
UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

114 
 

KESENIAN GEMBYUNGAN PADA UPACARA NYANGKU DI DESA PANJALU 
KECAMATAN PANJALU KABUPATEN CIAMIS 

Tri Putri Asrini, S.Pd 
SMAN 2 CIAMIS, JAWABARAT, INDONESIA 

triputriasrini33@gmail.com 

 
ABSTRAK 

Judul penelitian ini adalah Kesenian gembyungan pada upacara nyangku. Kesenian tersebut 
penting diteliti karena seni gembyungan memiliki ciri khas dan keunikan serta merupakan salah 
satu jenis kesenian yang memiliki peranan penting dalam upacara nyangku. Seni gembyungan 
yang menjadi objek penelitian ini yakni yang berasal dari Desa Kertamandala. Permasalahan 
dikaji yaitu bagaimana riwayat grup kesenian gembyungan dari Desa Kertamandala yang 
digunakan pada upacara nyangku dan bagaimana proses pertunjukan seni gembyungan pada 
upacara nyangku. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif dengan 
pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara, studi 
pustaka dan studi dokumenter. Hasil penelitian ini yakni dapat disampaikan bahwa grup 
kesenian gembyungan ini terbentuk karena adanya penyebaran Agama Islam di wilayah Panjalu 
anggotanya terdiri para keturunan Raja Hariang Kuning yang diwariskan secara turun temurun. 
Berdasarkan prosesnya seni gembyungan difungsikan dalam beberapa bagian upacara nyangku 
yakni pada bagian awal sebagai pembuka dalam acara persiapan upacara nyangku, bagian inti 
sebagai pengiring dalam proses pembersihan benda-benda dan akhir sebagai pengiring 
penyimpanan kembali benda-benda pusaka. 

Kata Kunci : gembyungan, nyangku 

 
A. PENDAHULUAN 

Panjalu merupakan sebuah kecamatan yang terletak di Ciamis Utara. Di 

Kecamatan Panjalu tersebut terdapat sebuah desa yang merupakan desa istimewa. Desa 

Panjalu dapat dikatakan sebuah desa wisata yang sangat terkenal di kalangan tokoh 

Islam. Hal ini dikarenakan di desa tersebut terdapat banyak sekali tempat wisata 

sekaligus ziarah, juga terdapat sebuah situ yang bernama Situ Lengkong. Di tengah Situ 

Lengkong tersebut terdapat nusa atau sejenis pulau kecil yang dirimbuni oleh pepohonan 

yang besar. Di nusa tersebut terdapat makam salah satu penyebar agama Islam di Panjalu, 

yaitu Prabu Hariang Kancana yang merupakan anak dari seorang raja sekaligus tokoh 

penyebar agama Islam di Bumi Sunda yaitu Prabu Borosngora, sehingga setiap tahunnya 

banyak orang berziarah ke makam tokoh penyebar agama Islam tersebut. Selain itu 

banyak juga wisatawan yang berkunjung untuk menikmati keindahan Situ Lengkong 

tersebut.  

Salah satu kegiatan dari kepariwisataan Desa Panjalu adalah upacara 

kebudayaan nyangku. Upacara nyangku termasuk salah satu refleksi budaya masyarakat 

sehingga dapat dilihat teorinya. Upacara nyangku merupakan salah satu hasil 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

115 
 

kebudayaan masyarakat tersebut. “Kebudayaan adalah segala pikiran dan perilaku 

manusia yang secara fungsional dan disfungsional ditata dalam masyarakatnya.” 

Koentjaraningrat, (2005:13). 

Pada kegiatan dalam upacara nyangku, digelar acara membersihkan atau 

mensucikan sejumlah benda-benda pusaka peninggalan leluhur raja-raja dan bupati 

Panjalu yang tersimpan di bumi alit. Bumi alit yaitu bangunan kecil sebagai museum di 

pojok selatan alun-alun Panjalu. 

Menurut penduduk setempat upacara nyangku ini bernilai sangat luhur dan suci, 

sehingga banyak pejabat, seniman atau tokoh-tokoh kebudayaan yang terlibat dalam 

acara ini. Mulai dari Sultan yang berasal dari Kesultanan sekitar Panjalu seperti 

Kesultanan Cirebon, Keraton Solo dan Jogjakarta yang selalu datang tiap tahunnya untuk 

menyaksikan upacara nyangku tersebut juga termasuk warga-warga atau tokoh agama 

Islam sekitar Desa Panjalu pun turut hadir dalam rangka menghormati keagungan 

upacara nyangku tersebut. Keagungan yang terdapat dalam acara nyangku adalah karena 

upacara tersebut terkait dengan perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW yang sangat 

dihormati oleh kalangan Umat Islam. 

Dalam acara tersebut, ditampilkan beberapa kesenian yaitu gembyungan, 

karinding, buta daor, dan hahayaman. Gembyungan merupakan salah satu kesenian inti 

yang mengiringi proses nyangku. Menurut R. Atong (wawancara,  15 Maret 2021) 

sesepuh di Desa Panjalu, kesenian gembyungan ini harus selalu ada selama masih ada 

masyarakat Panjalu itu sendiri, artinya kesenian gembyungan ini sangat penting bagi 

warga Panjalu khususnya dalam ritual kebudayaan nyangku di Desa Panjalu. 

Kesenian gembyungan dalam acara nyangku ini dinilai sangat luhur oleh para 

seniman gembyungan itu sendiri. Menurut Udi (wawancara, 15 Maret 2021), salah 

seorang seniman sekaligus pemimpin kesenian gembyungan Desa Panjalu, kesenian 

gembyungan ini adalah simbol memuji Nabi Muhammad SAW. Kesenian ini disajikan 

bersama dengan shalawat Al Barjanzi dalam mengiringi proses nyangku yang biasanya 

digelar pada hari Senin atau Kamis pada Bulan Mulud. Acara pensucian benda-benda 

peninggalan tersebut merupakan titik puncak acara nyangku yang merupakan prosesi 

acara ritual. Kesenian gembyungan dalam upacara nyangku ini terbagi 3 bagian, yaitu 

pada malam hari sebelum upacara nyangku, pada prosesi upacara nyangku itu sendiri dan 

sehari setelah upacara nyangku. Sebelum berkesenian gembyungan pada upacara 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

116 
 

nyangku para seniman gembyungan ini berpuasa terlebih dahulu selama 1 bulan penuh. 

Pada saat sahur dan berbuka puasa mereka hanya memakan sayuran tidak 

diperkenankan memakan makanan hewani. Hal ini bertujuan untuk mensucikan diri. 

Istilah gembyungan adalah sebutan masyarakat panjalu terhadap kesenian yang 

menggunakan waditra terebang ini, selain itu masyarakat panjalu biasa menyebut 

waditra terebang dengan istilah gembyung. Gembyungan merupakan kesenian yang 

menitikberatkan pada unsur ritmis dan melodis. Hal ini dapat dilihat dari instrumen yang 

digunakan, gembyungan merupakan instrumen tepuk/pukul yang dibunyikan secara 

interloking dan bersifat ritmis. Sedangkan unsur melodis yaitu pada vokal yang 

dilantunkan secara bersamaan. Penyajian vokal dalam kesenian gembyungan ini adalah 

berupa lantunan shalawat yang berasal dari kitab Al-Barzanji yang didalamnya berisikan 

syair-syair tentang kisah Nabi Muhammad SAW. Dari segi penyajiannya, seni 

gembyungan ini masih menggunakan aturan-aturan lama, seperti proses penyajiannya 

yang baku, pola tabuhnya, maupun lagu-lagu yang dimainkannya. 

Pemain seni gembyungan dalam mengiringi proses nyangku ini berjumlah 11 

orang pemain inti, 3 orang sebagai pemain cadangan. Gembyungan ini terdiri dari waditra 

dog dog, jidor, tojo, kempyang, dan  gembyung indung.. Grup kesenian gembyungan yang 

berasal dari Desa Kertamandala ini merupakan grup kesenian inti yang selalu dilibatkan 

dalam setiap diadakan upacara nyangku sehingga tidak sembarang orang yang bisa 

memainkan instrumennya. Hal menarik perhatian peneliti adalah bahwa para pemain 

seni gembyungan tersebut, merupakan orang-orang yang berasal dari garis keturunan 

Prabu Hariang Kuning, dan hanya merekalah yang berhak memainkannya.  

Seni gembyungan menyajikan beberapa lagu potongan surat Al Barjanzi yang 

digunakan dalam upacara nyangku tersebut. Seni gembyungan memiliki ritme 

gembyungan yang variatif (berbeda). Variasi tepukan gembyungan tersebut menjadi ciri 

khas dari seni gembyungan yang berada di Desa Kertamandala dalam upacara nyangku.  

Adapun tujuan dari jurnal ini diantaranya untuk mengetahui, menganalisis, 

menggambarkan, dan mendeskripsikan tentang kesenian gembyungan pada upacara 

nyangku di Desa Panjalu Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis. 

B. LANDASAN TEORI 

A. Musik Ansambel 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

117 
 

Kesenian gembyungan dalam penyajiannya merupakan kesenian yang 

menggabungkan beberapa alat musik, maka dari itu, kesenian gembyungan termasuk 

sebuah kelompok ansambel. Sehingga pada bahasan ini peneliti merasa perlu adanya 

bahasan mengenai musik ansambel. Ansambel berasal dari kata Perancis yang berarti 

bersama-sama. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, (2005:55) Ansambel adalah 

kelompok pemain musik (penyanyi) yang bermain secara tetap.  

B. Teknik Vokal 

Seni gembyungan merupakan kesenian yang didalamnya terdapat sajian 

vokalnya. Sajian vokal di dalam kesenian gembyungan mempunyai ciri khas tersendiri 

yaitu melantunkan syair berbahasa Arab dengan iringan laras salendro dan pelog dalam 

karawitan Sunda. Secara teknik, penyajian vokal dalam kesenian gembyungan ini hampir 

sama dengan tenik vokal lainnya. Secara umum teori untuk membedah teknik vokal 

dalam tradisi belum banyak. Maka dari itu untuk membahas teknik vokal dalam kesenian 

ini masih menggunakan teori dari vokal barat. Teknik vokal dalam seni gembyungan 

memiliki aspek yang sama dengan teknik-teknik yang akan diuraikan. 

Bernyanyi memerlukan teknik-teknik tertentu agar dapat menghasilkan suara 

yang baik. Seperti menurut Aley, (2010:49) “Bernyanyi tidak bisa dilakukan hanya 

dengan hafal syair dan liriknya saja. Ada beberapa hal penting yang memperngaruhi lagu 

sehingga lagu yang dibawakan dapat berhasil dengan baik dan dapat dinikmati oleh 

penonton.”  

C. Unsur-unsur Karawitan 

Seni gembyungan adalah seni karawitan yang memiliki unsur-unsur tertentu, 

antara lain: laras/tangga nada, irama, tempo/embat, dinamika dan ritme. Berdasarkan 

konsep karawitan aspek-aspek tersebut dapat dibahas sebagai berikut: 

1. Laras/Tangga Nada 

      Yang dimaksud dengan laras yaitu nada yang disusun secara berurutan, baik turun 

maupun naik, yang dimulai dari suatu nada tertentu hingga ulangannya, baik pada 

gembyang kecil maupun gembyang besar dengan jumlah nada dan swantara tertentu. 

(Soepandi, 1976:11). 

Dari pernyataan diatas dapat disimpulkan, laras adalah nada yang disusun 

berurutan dari satu nada ke nada yang lain yang mempunyai aturan tertentu baik 

frekuensi maupun intervalnya. 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

118 
 

 

2. Irama 

 Menurut Susilo dalam Indahsari (2003:39): 

       Terdapat dua macam pengertian irama, pengertian yang pertama irama yaitu 

gerak melodi yang panjang pendeknya ditentukan oleh garis-garis pembagi harga not. 

Pengertian yang kedua yaitu sifat-sifat khusus dari suatu jenis iringan musik. 

 Dari pengertian diatas mengungkapkan bahwa irama pada dasarnya adalah gerak 

yang bervariasi, karena bervariasi, irama bersifat dinamis dan hidup.  

3.  Tempo atau Embat 

 Tempo atau embat adalah cepat lambatnya memainkan dalam sebuah lagu. 

Seperti menurut  Machyar dalam Indahsari, “yang dimaksud dengan tempo atau embat 

adalah cepat atau lambatnya ukuran waktu dalam menyajikan suatu lagu.” Tempo sangat 

berpengaruh dalam sebuah lagu, tempo dapat memperngaruhi makna dari sebuah lagu. 

4. Dinamika 

 Dinamika adalah keras lembutnya dalam menyajikan sebuah lagu. Seperti 

menurut Susilo dalam Indahsari, dinamika adalah keras atau lunaknya menyajikan lagu 

yang disesuaikan dengan isi kalimat lagu. Dinamika dianggap penting dalam sebuah lagu 

karena dinamika sangat berpengaruh dalam menyampaikan pesan dari sebuah lagu.  

5. Ritme 

Ritme merupakan panjang pendeknya dari suatu lagu, atau bisa juga diartikan 

sebagai harga nada. Seperti menurut Soepandi (1985:21)  

      Ritme adalah panjang pendeknya, keras lemahnya, serta berat ringannya suatu lagu. 

Ritme ini dapat dikatakan merupakan jiwa lagu, tanpa ritme suatu lagu seolah-olah 

mati. Dalam pengertian lain, ritme adalah harga nada.” 

Adapun contoh harga nada menurut Soepandi (1985:21): 

a. Nada penuh = 4 ketukan; misal 1 . . . 

b. Nada setengah = 2 ketukan; misal 1. 

c. Nada seperempat = 1 ketukan; misal 1 

d. Nada seperdelapan = ½ ketukan; misal -.-1 

e. Nada seperenambelas = ¼ ketukan misal -.-.=1 

D. Fungsi Seni Tradisional 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

119 
 

 Seni merupakan salah satu unsur penting dalam kebudayaan. “Seni merupakan 

bagian kebudayaan yang berkaitan dengan keseluruhan kecakapan manusia.” 

(Kasmahidayat, 2010:37). Seperti diungkapkan Sedyawati dalam Kasmahidayat 

(2010:37) bahwa ‘seni merupakan salah satu perwujudan kebudayaan.’ Hal ini 

menandakan betapa pentingnya peranan seni dalam kehidupan masyarakat. 

 Soedarsono dalam Fertamawati (2010:13) mengungkapakan bahwa fungsi seni 

tradisi meliiputi: 

1. Seni tradisional sebagai sarana ritual 

2. Seni tradisional sebagai hiburan pribadi 

3. Seni tradisional sebagai penyajian estetis 

Dari uraian diatas mengungkapkan bahwa salah satu fungsi dari seni tradisional 

adalah sebagai sarana ritual. Hal ini menjelaskan bahwa seni merupakan unsur penting 

yang selalu ada dalam sebuah ritual. Maksudnya keberadaan dari suatu kesenian dapat 

mempengaruhi jalannya dari sebuah ritual itu sendiri. 

E. Sistem Pewarisan 

 Pewarisan adalah proses, cara, perbuatan mewariskan atau mewarisi. (Kamus 

Besar Bahasa Indonesia(2002:1263). Pewarisan berasal dari kata waris yang artinya 

mengalihkan. Pewarisan biasanya dilakukan dari orang yang lebih tua kepada orang yang 

lebih muda. Pewarisan dalam kesenian artinya mengalihkan keterampilan serta 

pengetahuan seni dari generasi terdahulu kepada generasi selanjutnya baik itu 

dilingkungan keluarga maupun luar keluarga. Dalam sistem pewarisan kesenian dalam 

keluarga dinilai akan menimbulkan perkembangan yang lambat karena terikat oleh 

hubungan keluarga tertentu, berbeda halnya dengan sistem pewarisan luar keluarga 

yang dinilai akan lebih mudah dan bebas untuk dipelajari. 

F. Sejarah Nyangku 

Nyangku adalah nama upacara membersihkan benda-benda peninggalan Raja atau 

leluhur Panjalu. Menurut Sukardja, (2001:11) “Upacara adat sakral nyangku adalah 

upacara membersihkan benda benda pusaka peninggalan para leluhur Panjalu”. Dalam 

upacara nyangku ini dibersihkan sejumlah benda-benda peninggalan yang sangat dijaga 

oleh penduduk sekitar. “Istilah nyangku berasal dari kata bahasa arab yaitu Yanko yang 

artinya membersihkan. Karena salah mengucapkan orang Sunda maka menjadi nyangku”. 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

120 
 

Sukardja, (2001:11).  Menurut H. R. Edi Cakradinata (wawancara 15 Maret 2021) benda-

benda peninggalan tersebut antara lain pedang dzulfikar, pedang cis (tombak bermata 

dua) genta (lonceng), dan baju kehajian milik Prabu Borosngora Raja Islam pertama di 

Panjalu yang membangun ibu kota kerajaan yang kini terkenal dengan nama Situ 

Lengkong. Selain itu ada juga kujang, keris komando, keris pancarowo (keris bermata 

lima), bareng dan masih banyak benda benda yang lainnya yang merupakan benda benda 

peninggalan raja raja sesudahnya. Jumlah keseluruhan benda pusaka tersebut tidak bisa 

ditaksirkan. Hal ini dikarenakan benda-benda pusaka tersebut terkadang berpindah ke 

Cirebon, ataupun sebaliknya. Perpindahan tersebut dikarenakan Cirebon dan Panjalu 

masih mempunyai hubungan pertalian darah.  

Menurut H. R. Edi, pada awal mulanya, kerajaan Panjalu merupakan kerajaan yang 

dipimpin oleh Prabu Sanghyang Cakra Dewa. Prabu Sanghyang Cakra dewa merupakan 

raja yang sangat sakti. Makna dari Cakra dewa itupun berarti menolak dewa, karena ia 

sangat sakti dan menguasai ilmu yang tinggi. Beliau mempunyai 6 orang anak. Diantara 

putera dan puterinya, Prabu Borosngora merupakan anak yang berbakat dan pantas 

untuk memegang tahta kerajaan berikutnya. Prabu Borosngora diperrintahkan untuk 

mencari ilmu dengan syarat boleh kembali ke kerajaan asal dapat membawa air dalam 

gayung yang berlubang. Hingga akhirnya, beliau menjumpai Sayidina Ali di Mekkah dan 

beliau mengutarakan maksud dan tujuannya. Dari sanalah kemudian Prabu Borosngora 

mempelajari keislaman. Setelah memnuntut ilmu keislaman, Prabu Borosngora 

diberikan sejumlah cinderamata diantaranya pedang dzulfikar, cis dan pakaian kehajian 

Prabu Borosngora, juga membawa air zam-zam dan gayung yang memunyai lubang 

(kele). Atas izin dari Allah, air tersebut tidak tumpah hingga ia kembali ke kerajaan 

Panjalu. Barang-barang yang merupakan peninggalan dari Prabu Borosngora yang 

diamanatkan kepada putranya Adipati Prabu Hariang Kuning dan Adipati Prabu Hariang 

Kancana untuk dirawat dan dimaknai nilai nilainya. Ini diamanatkan ketika beliau 

berangkat ke Jampang Manggung (kawasan Sukabumi) dalam rangka melaksanakan 

syiar Islam. Adapun amanatnya adalah: 

 Sing saha anak incu katurunan kaula isuk jaganing geto hayang ziarah ka kaula teu 

perlu neangan dimana kaula dimakamkeun, tapi cukup nempo ieu pedang. Lain kaula 

nyurup ka ieu pedang, tapi tengetkeun yen ieu pedang bukti perjuangan kaula ngalap elmu 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

121 
 

anu sajati yakni ajaran Islam. Sing saha anak incu kaula isuk jaganing geto hirup jeung 

huripna ingkar tina papagon kaula mangka moal jamuga hirupna. Mangan karana halal, 

pake karana suci, ucap lampah sabenere. 

 Papagon tersebut tergambarkan dalam nama kata Panjalu. Adapun Papagon 

tersebut adalah: 

P: Papagon 

A: Agama 

N: Nagara 

J: Jadikeun 

A: Amalan 

L: Lahir Batin 

U: Ulah Salah 

(Dokumen Pribadi R. Edi Cakradinata) 

 Dari uraian diatas nyangku bukanlah suatu adat ritual yang dicontohkan oleh 

Prabu Borosngora, tapi nyangku adalah inisiatif untuk menghormati leluhur warga 

Panjalu yaitu Prabu Borosngora. Pada upacara kebudayaan nyangku, disatukan dua adat 

kepercayaan yang berbeda, yaitu kepercayaan Hindu dan kepercayaan Islam, karena saat 

itu di daerah Panjalu sendiri masih kental akan adat budaya agama Hindu. Meskipun pada 

saat ini hal-hal tersebut sudah tidak ada, yaitu dilarangnya masyarakat membawa air 

bekas pemandian benda-benda pusaka karena bisa menimbulkan syirik.  

 Seperti yang telah diungkapkan diatas, bahwa nyangku adalah upacara 

pembersihan benda-benda pusaka peninggalan sesepuh Panjalu. Dalam satu sisi, upacara 

ini masih mempercayai hal-hal yang berbau dinamisme yaitu dengan menyucikan benda-

benda leluhur mereka yang telah wafat. Dengan ini mereka akan selalu mengingat dan 

mengenang jasa-jasa leluhur mereka dan mereka mempercayai bahwa kehidupan 

mereka akan selalu menjadi lebih baik meskipun leluhur mereka adalah pemeluk dan 

penyebar Agama Islam. Namun dalam sisi lain, bahwa nyangku adalah bentuk perayaan 

Maulid Nabi dan banyak menggunakan shalawat-shalawat Nabi Muhammad sebagai 

bacaannya sebagai bukti memuji keagungan Nabi Muhammad SAW. 

G. Kesenian Tradisional Gembyungan 

 Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (2005:1037) seni adalah kecil dan halus; 

tipis dan halus; keahlian yang membuat karya yang bermutu (dilihat dari segi 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

122 
 

kehalusannya, keindahannya, dan lain-lain); karya yang diciptakan dengan keahlian luar 

biasa, seperti tari, lukisan, ukiran.  

 Kesenian adalah suatu peristiwa sosial yang mempunyai tenaga kuat sebagai 

sarana kontribusi antara seniman dan penghayatannya ia dapat mengingatnya, 

menyarankan, mendidik, dan berpesan kepada masyarakat. Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, (2008:1036).  Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, tradisional (2005:1208) 

adalah sikap dan cara berpikir serta bertindak yang selalu berpegang teguh pada norma 

dan adat kebiasaan yang ada secara turun-temurun.  

 Dari uraian diatas dapat disimpulkan bahwa kesenian tradisional adalah kesenian 

yang masih berpegang teguh kepada norma atau adat. Kesenian tradisional juga 

merupakan hasil atau cipta dari masyarakat itu sendiri dan mempunyai tujuan tertentu 

baik itu merupakan sebuah hiburan ataupun sebagai sarana untuk suatu maksud dan 

biasanya kesenian ini bersifat turun-temurun.  

 Seperti yang diungkapkan oleh Djuhara dalam Kencana (2013:15), bahwa: 

      Seni tradisi adalah salah satu seni rakyat yang dilakukan oleh masyarakat suatu 

daerah yang dilakukan secara turun temurun. Hal ini menjelaskan bahwa suatu 

kesenian disebut dengan seni tradisi ketika kesenian tersebut dimainkan oleh 

masyarakat suatu daerah dan diturunkan terus menerus dari generasi ke generasi. 

 Kesenian gembyungan adalah kesenian yang terdapat di Desa Kertamandala 

Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis. Kesenian ini menggunakan waditra  gembyung 

sebagai waditra utamanya.  Gembyung merupakan sebutan warga Panjalu terhadap alat 

musik terebang.  

 Adapun waditra-waditra yang terdapat didalam kesenian gembyungan ini ini 

merupakan waditra yang mempunyai selaput kulit dan mempunyai bunyi dari getaran 

selaput itu sendiri. Seperti menurut Supanggah (2002:19): 

      Kelompok alat musik selaput kulit adalah instrumen musik yang suaranya bersumber 

dari getaran kulit yang dibentang pada suatu bingkai atau frame, (dari berbagai 

macam bentuk dan bahan, biasanya kayu) dengan cara dipukul, baik dengan 

menggunakan tangan telanjang maupun alat pemukul. 

 Menurut Sach dalam Supanggah (2002:19) ‘alat musik sejenis ini digolongkan 

dalam membranofon.’ Membranofon adalah kelompok alat musik yang sumber bunyinya 

dari getaran selaput kulit yang dipasang pada bingkai kayu atau tabung. Seperti menurut 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

123 
 

Sugardiman, ‘Membranofon adalah golongan alat musik yang sumber bunyinya berupa 

membran atau selaput kulit yang dipasang pada sebuah kotak atau tabung. Bunyi pada 

alat ini ditimbulkan oleh getaran kulit yang dipukul.’ 

 Kesenian ini biasa disajikan di upacara-upacara kebudayaan masyarakat, 

khususnya yang bersifat Islami, seperti diungkapkan Rosidi dalam Jaya (2010:19) bahwa: 

“ Gembyung adalah seni pertunjukan yang menggunakan terebang besar dimainkan 

untuk memeriahkan upacara Maulid Nabi Muhammad SAW maupun untuk keperluan 

lain”. Hal ini diperkuat oleh Supanggah (2002:20) “Kesenian yang mayoritas 

mengguanakan alat musik selaput kulit ini sering dan sangat erat diasosiasikan dengan 

dunia Islam dan atau keprajuritan atau kemiliteran India Belanda”. Dari pernyataan-

pernyataan tadi dapat ditarik kesimpulan bahwa kesenian gembyungan identik dengan 

perayaan-perayaan atau upacara-upacara keagamaan khususnya Agama Islam.  

C. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini dilakukan untuk dapat mengungkapkan tentang riwayat 

terbentuknya grup seni gembyungan yang dipertunjukan dalam upacara nyangku dan  

proses pertunjukan seni gembyungan  pada upacara nyangku yang berlokasi di Desa 

Kertamandala Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis dan Desa Panjalu Kecamatan Panjalu 

Kabupaten Ciamis. Desa ini merupakan tempat tinggal para seniman gembyungan dan 

pimpinan dari kesenian gembyungan.  

 Objek penelitian ini yakni Kesenian gembyungan, dan subjek penelitian ini yakni 

pemain kesenian  gembyungan dalam upacara nyangku yang berjumlah 11 orang dan tokoh-

tokoh adat upacara nyangku itu sendiri. 

  Metode yang digunakan adalah metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif. 

Maksudnya peneliti ingin mengkaji data-data tentang kesenian gembyungan pada 

upacara nyangku di Desa Panjalu Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis, kemudian 

mendeskrpsikannya dalam bentuk tulisan. 

Adapun prosedur pelaksanaannya adalah sebagai berikut: 

1. Persiapan 

2. Pelaksanaan Penelitian 

3. Penyusunan Laporan Kegiatan 

D. HASIL DAN PEMBAHASAN 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

124 
 

Seperti yang sudah dipaparkan diatas bahwa kesenian gembyungan ini 

merupakan kesenian yang berasal dari Cirebon. Asal mula berkembangnya kesenian ini 

di daerah Panjalu yaitu pada masa para wali menyebarkan agama Islam. Penyebaran 

agama Islam ini dilakukan oleh Syarif Hidayatullah atau Sunan Gunung Jati yang 

merupakan walisongo yang berasal dari Cirebon. Usia kesenian gembyungan ini di daerah 

panjalu sudah sangat lama, bahkan Udi mengatakan bahwa kesenian ini lebih tua 

keberadaannya dibanding dengan upacara nyangku itu sendiri. (wawancara 3 Maret 

2021). 

Proses pewarisan nayaga pada grup kesenian gembyungan Desa Kertamandala ini 

dilakukan apabila para nayaganya sudah berusaia sangat lanjut atau sudah tidak 

menyangggupi bermain gembyungan karena sesuatu alasan. Oleh karena itu para nayaga 

dalam grup ini sebagian adalah orang-orang yang sudah berusai lanjut. Kecuali nayaga 

yang baru masuk grup kesenian gembyungan ini. 

Proses pewarisan grup kesenian gembyungan ini dilakukan secara turun-

temurun. Untuk para nayaganya, grup kesenian ini mewariskan kepada putranya, apabila 

putranya tidak menyanggupi, para nayaga menawarkannya kepada adik kandung atau 

adik ipar atau keponakannya, apabila masih tidak ada yang menyanggupi, maka bisa 

ditawarkan kepada saudaranya yang lain. Orang yang pertama kali memimpin kesenian 

gembyungan ini masih belum jelas. Abah Udi hanya mengetahui tiga generasi pimpinan 

yang sebelumnya. Menurut Abah Udi, pada sekitar tahun 1860 sampai dengan tahun 

1900 kesenian ini dipimpin oleh Wiarta, nama anggotanya tidak diketahui. Kemudian 

pada sekitar tahun 1900 kesenian ini dipimpin oleh Sanhawi, Sanhawi memimpin 

kesenian gembyungan ini sampai sekitar tahun 1930. Anggotanya pun tidak diketahui. 

Kemudian setelah itu kepemimpinan grup ini diserahkan kepada Sahuri, Sahuri 

memimpin kesenian gembyungan ini dari sekitar tahun 1930 sampai tahun 1950. 

Anggota yang diketahui hanya Sukardi, Surya, Ja’i dan Udi. Baru setelah itu, pada tahun 

1950 sampai sekarang, abah Udi menjadi pimpinan kesenian ini. Dengan anggota 

sebanyak 11 orang, dan 3 pemain sebagai cadangannya, mereka adalah Usup Supriyadi, 

Jana, Nana, Emong, Eman, Amuh, Uu Uma, Ondi, Oyo, dan Nono. 

Berikut foto dari para nayaga gembyungan yang mengiringi upacara nyangku: 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

125 
 

  

Foto 4.1 

Para pemain grup gembyungan Desa Kertamandala. 

Keterangan foto: 

Atas dari kiri ke kanan: Udi, Usup Supriyadi, Jana, Nana, Emong, Eman. 

Bawah dari kiri ke kanan: Amuh, Uu Uma, Ondi, Oyo, Nono. 

Instrumen gembyung yang digunakan dalam kesenian gembyungan di Desa 

Kertamandala terdiri dari  5 buah gembyung indung, 1 buah gembyung tojo, 1 buah 

gembyung kempyang, 1buah jidor dan 1 buah dog-dog. Gembyung tojo merupakan 

instrumen kesenian gembyungan yang paling kecil, sedangkan gembyung kempyang 

adalah instrumen kesenian gembyungan yang ukurannya sedang, sedangkan gembyung 

indung merupakan instrumen kesenian gembyungan yang paling besar, dan jidor 

merupakan instrumen semacam dog-dog namun ukurannya lebih besar.  

Adapun proses pertunjukan grup kesenian gembyungan pada upacara nyangku 

di desa Panjalu kecamatan Panjalu kabupaten Ciamis yaitu satu bulan sebelum upacara 

nyangku dimulai, para nayaga kesenian gembyungan khususnya pimpinan gembyungan 

terlebih dahulu melakukan puasa sunat untuk menyucikan diri sebelum berkesenian 

gembyungan yang digunakan dalam upacara nyangku. Kemudian pada malam hari 

sebelum upacara nyangku, mereka menggelar pentas malam hari di Bumi Alit dengan 

membawakan beberapa solawat. Keesokan harinya nayaga kesenian gembyungan 

berada di paling depan barisan arak-arak benda pusaka. Mereka terus melantunkan 

solawat dan memainkan waditra gembyungan sepanjang arak-arakan. Pada proses 

pemandian benda pusaka mereka mengiringinya dengan solawat sampai dengan proses 

pemandian selesai. Kemudian pada keesokan harinya, kesenian ini pun mengiringi 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

126 
 

proses pemandian benda-benda pusaka yang pada hari kemarin tidak diikutsertakan 

dalam proses pemandian. Proses pemandian tidak diarak kembali dan dilaksanakan 

hanya di bumi alit. Kemudian di akhir sajiannya, yaitu berupa pembacaan doa oleh 

pimpinan kesenian gembyungan yaitu Abah Udi. 

 

Foto 4.2 

Kesenian gembyungan pada saat upacara nyangku 

 

E. KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian terhadap Kesenian Gembyungan pada Upacara 

Nyangku di Desa Panjalu Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis yang telah peneliti 

uraikan pada pokok bahasan sebelumnya, maka dapat disimpulkan bahwa Nyangku 

merupakan upacara pembersihan benda-benda pusaka peninggalan leluhur Panjalu. 

Tujuan dari upacara nyangku ini yaitu untuk menghormati perjuangan para leluhur 

mereka yang sudah membantu menyebarkan Agama Islam. Nyangku diadakan setiap satu 

tahun sekali, yaitu pada Bulan Mulud. Bulan Mulud dipilih karena pada bulan ini 

merupakan bulan kelahiran Nabi Muhammad SAW. Kecintaan masyarakat Panjalu 

kepada Nabi Muhammad diperlihatkan mereka dengan menggelar upacara nyangku pada 

bulan kelahiran Nabi Besar umat Islam ini. Selain itu upacara nyangku merupakan 

peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW. Salah satu kesenian yang selalu dilibatkan 

dalam upacara nyangku adalah kesenian gembyungan. Kesenian gembyungan dijadikan 

kesenian inti dalam upacara nyangku pada saat itu karena kesenian gembyungan 

merupakan media penyebaran agama Islam di daerah Panjalu. Sama hal nya dengan 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

127 
 

kesenian gembyungan, grup Kesenian gembyungan desa Kertamandala terbentuk karena 

usaha penyebaran agama Islam di daerah Panjalu, mengingat pada saat itu di daerah 

Panjalu agama Islam masih menjadi agama yang minoritas. Selain itu kesenian ini 

terbentuk karena kepentingan dalam upacara nyangku. Kesenian gembyungan 

merupakan salah satu unsur penting dalam upacara nyangku karena kesenian 

gembyungan penambah nilai kekhusyukan dari upacara  nyangku tersebut dan 

menandakan bahwa nyangku merupakan upacara yang kental dengan syiar Islam. 

Kesenian gembyungan dan upacara nyangku ini merupakan satu kesatuan yang tidak bisa 

dipisahkan karena mempunyai keterikatan yang kuat satu sama lain. Kesenian 

gembyungan merupakan kesenian yang bernafaskan tentang agama Islam, dapat dilihat 

dari syair-syair yang diambil dari kitab Al Barjanzi, sedangkan upacara nyangku 

merupakan prosesi pembersihan benda-benda pusaka peninggalan leluhur Panjalu yang 

beragama Islam, dan benda-benda pusaka tersebut merupakan alat/benda yang 

digunakan dalam penyebaran agama Islam di daerah Panjalu dan sekitarnya.  

Sebagian besar pemain gembyungan di grup kesenian gembyungan desa 

Kertamandala merupakan keturunan Prabu Hariang Kancana. Namun, sistem pewarisan 

grup kesenian gembyungan ini mulai berubah sesuai perubahan jaman, yaitu tidak 

memaksakan lagi keturunan Prabu Hariang Kancana yang harus memainkan kesenian ini. 

Grup gembyungan dari desa Kertamandala ini masih mempunyai proses sajian 

baku yang tetap dipertahankan. Proses pertunjukannya tidak terlepas dari tata cara yang 

sudah leluhur mereka contohkan. Misalnya pada saat-saat tertentu harus dilantunkannya 

lagu tertentu, ini dilakukan karena mereka mempunyai tujuan atau makna tersendiri.  

F. DAFTAR PUSTAKA 

Aley, Ririe. (2010) Pintar Olah Vokal. Jogjakarta.:Flashbook  

Departemen Pendidikan Nasional. (2008) Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: PT. 

Gramedia Pustaka. 

Jaya, Indra. (2011). Kesenian gembyung Pada Acara khitanan di Kampung Karoya Desa 

Sanding Taman Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis.  Skripsi Sarjana pada FPBS UPI: 

tidak diterbitkan. 

Karwati, Uus. (2011). Pengetahuan Dasar Karawitan. Bandung: UPI 



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research  
p-ISSN 2721-2424              Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128 
e-ISSN 2721-9151                                       

 

128 
 

Koentjaraningrat. (2005). Pengantar Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta 

Indahsari, Egi Galih. (2003). Karawitan dalam Pertunjukan Surak Ibra di Desa  Cinunuk 

Kecamatan Banyuresmi Kabupaten Garut. Skripsi Sarjana pada  STSI: tidak diterbitkan 

Kasmahidayat, Yuliawan. (2010). Agama dalam Tranformasi Budaya Nusantara.Bandung: 

CV Bintang Wirli Artika 

Rohyati, Cicin. (2011). Penyajian Kesenian Terebang Lima Pada Acara Syukuran Tujuh 

Hari Kelahiran Bayi di Kampung Babakansari Desa Ciganjeng  Kecamatan Padaherang. 

Skripsi Sarjana pada FPBS UPI: tidak diterbitkan 

Rusliana, Iyus. (2002). Wayang Wong Priangan. Jakarta:Kiblat 

Soegiyono. (2008). Metode Penelitian Pendidikan. Bandung: Anggota Ikatan Penerbitan 

Indonesia (IKAPI) 

Soepandi, Atik. (1979). Khasanah Kesenian Jawa Barat. Bandung: Laboratorium Kesenian. 

Soepandi, Atik. (1985). Kakawihan Barudak Nyanyian Anak-anak Sunda. 

STSIBandung:Depdikbud.  

Sukardja, Djadja. (2001). Sejarah Panjalu. Ciamis: Djadja Sukardja. 

 
 


