UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

KESENIAN GEMBYUNGAN PADA UPACARA NYANGKU DI DESA PANJALU
KECAMATAN PANJALU KABUPATEN CIAMIS
Tri Putri Asrini, S.Pd
SMAN 2 CIAMIS, JAWABARAT, INDONESIA

triputriasrini33@gmail.com

ABSTRAK

Judul penelitian ini adalah Kesenian gembyungan pada upacara nyangku. Kesenian tersebut
penting diteliti karena seni gembyungan memiliki ciri khas dan keunikan serta merupakan salah
satu jenis kesenian yang memiliki peranan penting dalam upacara nyangku. Seni gembyungan
yang menjadi objek penelitian ini yakni yang berasal dari Desa Kertamandala. Permasalahan
dikaji yaitu bagaimana riwayat grup kesenian gembyungan dari Desa Kertamandala yang
digunakan pada upacara nyangku dan bagaimana proses pertunjukan seni gembyungan pada
upacara nyangku. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif dengan
pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara, studi
pustaka dan studi dokumenter. Hasil penelitian ini yakni dapat disampaikan bahwa grup
kesenian gembyungan ini terbentuk karena adanya penyebaran Agama Islam di wilayah Panjalu
anggotanya terdiri para keturunan Raja Hariang Kuning yang diwariskan secara turun temurun.
Berdasarkan prosesnya seni gembyungan difungsikan dalam beberapa bagian upacara nyangku
yakni pada bagian awal sebagai pembuka dalam acara persiapan upacara nyangku, bagian inti
sebagai pengiring dalam proses pembersihan benda-benda dan akhir sebagai pengiring
penyimpanan kembali benda-benda pusaka.

Kata Kunci : gembyungan, nyangku

A. PENDAHULUAN

Panjalu merupakan sebuah kecamatan yang terletak di Ciamis Utara. Di
Kecamatan Panjalu tersebut terdapat sebuah desa yang merupakan desa istimewa. Desa
Panjalu dapat dikatakan sebuah desa wisata yang sangat terkenal di kalangan tokoh
Islam. Hal ini dikarenakan di desa tersebut terdapat banyak sekali tempat wisata
sekaligus ziarah, juga terdapat sebuah situ yang bernama Situ Lengkong. Di tengah Situ
Lengkong tersebut terdapat nusa atau sejenis pulau kecil yang dirimbuni oleh pepohonan
yang besar. Di nusa tersebut terdapat makam salah satu penyebar agama Islam di Panjalu,
yaitu Prabu Hariang Kancana yang merupakan anak dari seorang raja sekaligus tokoh
penyebar agama Islam di Bumi Sunda yaitu Prabu Borosngora, sehingga setiap tahunnya
banyak orang berziarah ke makam tokoh penyebar agama Islam tersebut. Selain itu
banyak juga wisatawan yang berkunjung untuk menikmati keindahan Situ Lengkong
tersebut.

Salah satu kegiatan dari kepariwisataan Desa Panjalu adalah upacara
kebudayaan nyangku. Upacara nyangku termasuk salah satu refleksi budaya masyarakat

sehingga dapat dilihat teorinya. Upacara nyangku merupakan salah satu hasil

114



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

kebudayaan masyarakat tersebut. “Kebudayaan adalah segala pikiran dan perilaku
manusia yang secara fungsional dan disfungsional ditata dalam masyarakatnya.”
Koentjaraningrat, (2005:13).

Pada kegiatan dalam upacara nyangku, digelar acara membersihkan atau
mensucikan sejumlah benda-benda pusaka peninggalan leluhur raja-raja dan bupati
Panjalu yang tersimpan di bumi alit. Bumi alit yaitu bangunan kecil sebagai museum di
pojok selatan alun-alun Panjalu.

Menurut penduduk setempat upacara nyangku ini bernilai sangat luhur dan suci,
sehingga banyak pejabat, seniman atau tokoh-tokoh kebudayaan yang terlibat dalam
acara ini. Mulai dari Sultan yang berasal dari Kesultanan sekitar Panjalu seperti
Kesultanan Cirebon, Keraton Solo dan Jogjakarta yang selalu datang tiap tahunnya untuk
menyaksikan upacara nyangku tersebut juga termasuk warga-warga atau tokoh agama
[slam sekitar Desa Panjalu pun turut hadir dalam rangka menghormati keagungan
upacara nyangku tersebut. Keagungan yang terdapat dalam acara nyangku adalah karena
upacara tersebut terkait dengan perayaan Maulid Nabi Muhammad SAW yang sangat
dihormati oleh kalangan Umat Islam.

Dalam acara tersebut, ditampilkan beberapa kesenian yaitu gembyungan,
karinding, buta daor, dan hahayaman. Gembyungan merupakan salah satu kesenian inti
yang mengiringi proses nyangku. Menurut R. Atong (wawancara, 15 Maret 2021)
sesepuh di Desa Panjalu, kesenian gembyungan ini harus selalu ada selama masih ada
masyarakat Panjalu itu sendiri, artinya kesenian gembyungan ini sangat penting bagi
warga Panjalu khususnya dalam ritual kebudayaan nyangku di Desa Panjalu.

Kesenian gembyungan dalam acara nyangku ini dinilai sangat luhur oleh para
seniman gembyungan itu sendiri. Menurut Udi (wawancara, 15 Maret 2021), salah
seorang seniman sekaligus pemimpin kesenian gembyungan Desa Panjalu, kesenian
gembyungan ini adalah simbol memuji Nabi Muhammad SAW. Kesenian ini disajikan
bersama dengan shalawat Al Barjanzi dalam mengiringi proses nyangku yang biasanya
digelar pada hari Senin atau Kamis pada Bulan Mulud. Acara pensucian benda-benda
peninggalan tersebut merupakan titik puncak acara nyangku yang merupakan prosesi
acara ritual. Kesenian gembyungan dalam upacara nyangku ini terbagi 3 bagian, yaitu
pada malam hari sebelum upacara nyangku, pada prosesi upacara nyangku itu sendiri dan

sehari setelah upacara nyangku. Sebelum berkesenian gembyungan pada upacara

115



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

nyangku para seniman gembyungan ini berpuasa terlebih dahulu selama 1 bulan penubh.
Pada saat sahur dan berbuka puasa mereka hanya memakan sayuran tidak
diperkenankan memakan makanan hewani. Hal ini bertujuan untuk mensucikan diri.

Istilah gembyungan adalah sebutan masyarakat panjalu terhadap kesenian yang
menggunakan waditra terebang ini, selain itu masyarakat panjalu biasa menyebut
waditra terebang dengan istilah gembyung. Gembyungan merupakan kesenian yang
menitikberatkan pada unsur ritmis dan melodis. Hal ini dapat dilihat dari instrumen yang
digunakan, gembyungan merupakan instrumen tepuk/pukul yang dibunyikan secara
interloking dan bersifat ritmis. Sedangkan unsur melodis yaitu pada vokal yang
dilantunkan secara bersamaan. Penyajian vokal dalam kesenian gembyungan ini adalah
berupa lantunan shalawat yang berasal dari kitab Al-Barzanji yang didalamnya berisikan
syair-syair tentang kisah Nabi Muhammad SAW. Dari segi penyajiannya, seni
gembyungan ini masih menggunakan aturan-aturan lama, seperti proses penyajiannya
yang baku, pola tabuhnya, maupun lagu-lagu yang dimainkannya.

Pemain seni gembyungan dalam mengiringi proses nyangku ini berjumlah 11
orang pemain inti, 3 orang sebagai pemain cadangan. Gembyungan ini terdiri dari waditra
dog dog, jidor, tojo, kempyang, dan gembyung indung.. Grup kesenian gembyungan yang
berasal dari Desa Kertamandala ini merupakan grup kesenian inti yang selalu dilibatkan
dalam setiap diadakan upacara nyangku sehingga tidak sembarang orang yang bisa
memainkan instrumennya. Hal menarik perhatian peneliti adalah bahwa para pemain
seni gembyungan tersebut, merupakan orang-orang yang berasal dari garis keturunan
Prabu Hariang Kuning, dan hanya merekalah yang berhak memainkannya.

Seni gembyungan menyajikan beberapa lagu potongan surat Al Barjanzi yang
digunakan dalam upacara nyangku tersebut. Seni gembyungan memiliki ritme
gembyungan yang variatif (berbeda). Variasi tepukan gembyungan tersebut menjadi ciri
khas dari seni gembyungan yang berada di Desa Kertamandala dalam upacara nyangku.

Adapun tujuan dari jurnal ini diantaranya untuk mengetahui, menganalisis,
menggambarkan, dan mendeskripsikan tentang kesenian gembyungan pada upacara
nyangku di Desa Panjalu Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis.

B. LANDASAN TEORI
A. Musik Ansambel

116



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

Kesenian gembyungan dalam penyajiannya merupakan kesenian yang
menggabungkan beberapa alat musik, maka dari itu, kesenian gembyungan termasuk
sebuah kelompok ansambel. Sehingga pada bahasan ini peneliti merasa perlu adanya
bahasan mengenai musik ansambel. Ansambel berasal dari kata Perancis yang berarti
bersama-sama. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, (2005:55) Ansambel adalah
kelompok pemain musik (penyanyi) yang bermain secara tetap.

B. Teknik Vokal

Seni gembyungan merupakan kesenian yang didalamnya terdapat sajian
vokalnya. Sajian vokal di dalam kesenian gembyungan mempunyai ciri khas tersendiri
yaitu melantunkan syair berbahasa Arab dengan iringan laras salendro dan pelog dalam
karawitan Sunda. Secara teknik, penyajian vokal dalam kesenian gembyungan ini hampir
sama dengan tenik vokal lainnya. Secara umum teori untuk membedah teknik vokal
dalam tradisi belum banyak. Maka dari itu untuk membahas teknik vokal dalam kesenian
ini masih menggunakan teori dari vokal barat. Teknik vokal dalam seni gembyungan
memiliki aspek yang sama dengan teknik-teknik yang akan diuraikan.

Bernyanyi memerlukan teknik-teknik tertentu agar dapat menghasilkan suara
yang baik. Seperti menurut Aley, (2010:49) “Bernyanyi tidak bisa dilakukan hanya
dengan hafal syair dan liriknya saja. Ada beberapa hal penting yang memperngaruhi lagu
sehingga lagu yang dibawakan dapat berhasil dengan baik dan dapat dinikmati oleh
penonton.”

C. Unsur-unsur Karawitan

Seni gembyungan adalah seni karawitan yang memiliki unsur-unsur tertentu,
antara lain: laras/tangga nada, irama, tempo/embat, dinamika dan ritme. Berdasarkan
konsep karawitan aspek-aspek tersebut dapat dibahas sebagai berikut:

1. Laras/Tangga Nada
Yang dimaksud dengan laras yaitu nada yang disusun secara berurutan, baik turun
maupun naik, yang dimulai dari suatu nada tertentu hingga ulangannya, baik pada
gembyang kecil maupun gembyang besar dengan jumlah nada dan swantara tertentu.
(Soepandi, 1976:11).

Dari pernyataan diatas dapat disimpulkan, laras adalah nada yang disusun
berurutan dari satu nada ke nada yang lain yang mempunyai aturan tertentu baik

frekuensi maupun intervalnya.

117



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

2. Irama

Menurut Susilo dalam Indahsari (2003:39):

Terdapat dua macam pengertian irama, pengertian yang pertama irama yaitu
gerak melodi yang panjang pendeknya ditentukan oleh garis-garis pembagi harga not.
Pengertian yang kedua yaitu sifat-sifat khusus dari suatu jenis iringan musik.

Dari pengertian diatas mengungkapkan bahwa irama pada dasarnya adalah gerak
yang bervariasi, karena bervariasi, irama bersifat dinamis dan hidup.

3. Tempo atau Embat

Tempo atau embat adalah cepat lambatnya memainkan dalam sebuah lagu.
Seperti menurut Machyar dalam Indahsari, “yang dimaksud dengan tempo atau embat
adalah cepat atau lambatnya ukuran waktu dalam menyajikan suatu lagu.” Tempo sangat
berpengaruh dalam sebuah lagu, tempo dapat memperngaruhi makna dari sebuah lagu.
4. Dinamika

Dinamika adalah keras lembutnya dalam menyajikan sebuah lagu. Seperti
menurut Susilo dalam Indahsari, dinamika adalah keras atau lunaknya menyajikan lagu
yang disesuaikan dengan isi kalimat lagu. Dinamika dianggap penting dalam sebuah lagu
karena dinamika sangat berpengaruh dalam menyampaikan pesan dari sebuah lagu.

5. Ritme

Ritme merupakan panjang pendeknya dari suatu lagu, atau bisa juga diartikan
sebagai harga nada. Seperti menurut Soepandi (1985:21)

Ritme adalah panjang pendeknya, keras lemahnya, serta berat ringannya suatu lagu.
Ritme ini dapat dikatakan merupakan jiwa lagu, tanpa ritme suatu lagu seolah-olah
mati. Dalam pengertian lain, ritme adalah harga nada.”

Adapun contoh harga nada menurut Soepandi (1985:21):

a. Nada penuh =4 ketukan; misal 1...

b. Nada setengah = 2 ketukan; misal 1.

c. Nada seperempat = 1 ketukan; misal 1

d. Nada seperdelapan = %; ketukan; misal -.-1

e. Nada seperenambelas = % ketukan misal -.-.=1

D. Fungsi Seni Tradisional

118



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

Seni merupakan salah satu unsur penting dalam kebudayaan. “Seni merupakan
bagian kebudayaan yang berkaitan dengan keseluruhan kecakapan manusia.”
(Kasmahidayat, 2010:37). Seperti diungkapkan Sedyawati dalam Kasmahidayat
(2010:37) bahwa ‘seni merupakan salah satu perwujudan kebudayaan.” Hal ini
menandakan betapa pentingnya peranan seni dalam kehidupan masyarakat.

Soedarsono dalam Fertamawati (2010:13) mengungkapakan bahwa fungsi seni
tradisi meliiputi:

1. Seni tradisional sebagai sarana ritual

2. Seni tradisional sebagai hiburan pribadi

3. Seni tradisional sebagai penyajian estetis

Dari uraian diatas mengungkapkan bahwa salah satu fungsi dari seni tradisional
adalah sebagai sarana ritual. Hal ini menjelaskan bahwa seni merupakan unsur penting
yang selalu ada dalam sebuah ritual. Maksudnya keberadaan dari suatu kesenian dapat
mempengaruhi jalannya dari sebuah ritual itu sendiri.

E. Sistem Pewarisan

Pewarisan adalah proses, cara, perbuatan mewariskan atau mewarisi. (Kamus
Besar Bahasa Indonesia(2002:1263). Pewarisan berasal dari kata waris yang artinya
mengalihkan. Pewarisan biasanya dilakukan dari orang yang lebih tua kepada orang yang
lebih muda. Pewarisan dalam kesenian artinya mengalihkan keterampilan serta
pengetahuan seni dari generasi terdahulu kepada generasi selanjutnya baik itu
dilingkungan keluarga maupun luar keluarga. Dalam sistem pewarisan kesenian dalam
keluarga dinilai akan menimbulkan perkembangan yang lambat karena terikat oleh
hubungan keluarga tertentu, berbeda halnya dengan sistem pewarisan luar keluarga
yang dinilai akan lebih mudah dan bebas untuk dipelajari.

F. Sejarah Nyangku

Nyangku adalah nama upacara membersihkan benda-benda peninggalan Raja atau
leluhur Panjalu. Menurut Sukardja, (2001:11) “Upacara adat sakral nyangku adalah
upacara membersihkan benda benda pusaka peninggalan para leluhur Panjalu”. Dalam
upacara nyangku ini dibersihkan sejumlah benda-benda peninggalan yang sangat dijaga
oleh penduduk sekitar. “Istilah nyangku berasal dari kata bahasa arab yaitu Yanko yang

artinya membersihkan. Karena salah mengucapkan orang Sunda maka menjadi nyangku”.

119



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

Sukardja, (2001:11). Menurut H. R. Edi Cakradinata (wawancara 15 Maret 2021) benda-
benda peninggalan tersebut antara lain pedang dzulfikar, pedang cis (tombak bermata
dua) genta (lonceng), dan baju kehajian milik Prabu Borosngora Raja Islam pertama di
Panjalu yang membangun ibu kota kerajaan yang kini terkenal dengan nama Situ
Lengkong. Selain itu ada juga kujang, keris komando, keris pancarowo (keris bermata
lima), bareng dan masih banyak benda benda yang lainnya yang merupakan benda benda
peninggalan raja raja sesudahnya. Jumlah keseluruhan benda pusaka tersebut tidak bisa
ditaksirkan. Hal ini dikarenakan benda-benda pusaka tersebut terkadang berpindah ke
Cirebon, ataupun sebaliknya. Perpindahan tersebut dikarenakan Cirebon dan Panjalu

masih mempunyai hubungan pertalian darah.

Menurut H. R. Edi, pada awal mulanya, kerajaan Panjalu merupakan kerajaan yang
dipimpin oleh Prabu Sanghyang Cakra Dewa. Prabu Sanghyang Cakra dewa merupakan
raja yang sangat sakti. Makna dari Cakra dewa itupun berarti menolak dewa, karena ia
sangat sakti dan menguasai ilmu yang tinggi. Beliau mempunyai 6 orang anak. Diantara
putera dan puterinya, Prabu Borosngora merupakan anak yang berbakat dan pantas
untuk memegang tahta kerajaan berikutnya. Prabu Borosngora diperrintahkan untuk
mencari ilmu dengan syarat boleh kembali ke kerajaan asal dapat membawa air dalam
gayung yang berlubang. Hingga akhirnya, beliau menjumpai Sayidina Ali di Mekkah dan
beliau mengutarakan maksud dan tujuannya. Dari sanalah kemudian Prabu Borosngora
mempelajari keislaman. Setelah memnuntut ilmu keislaman, Prabu Borosngora
diberikan sejumlah cinderamata diantaranya pedang dzulfikar, cis dan pakaian kehajian
Prabu Borosngora, juga membawa air zam-zam dan gayung yang memunyai lubang
(kele). Atas izin dari Allah, air tersebut tidak tumpah hingga ia kembali ke kerajaan
Panjalu. Barang-barang yang merupakan peninggalan dari Prabu Borosngora yang
diamanatkan kepada putranya Adipati Prabu Hariang Kuning dan Adipati Prabu Hariang
Kancana untuk dirawat dan dimaknai nilai nilainya. Ini diamanatkan ketika beliau
berangkat ke Jampang Manggung (kawasan Sukabumi) dalam rangka melaksanakan

syiar Islam. Adapun amanatnya adalah:

Sing saha anak incu katurunan kaula isuk jaganing geto hayang ziarah ka kaula teu
perlu neangan dimana kaula dimakamkeun, tapi cukup nempo ieu pedang. Lain kaula

nyurup ka ieu pedang, tapi tengetkeun yen ieu pedang bukti perjuangan kaula ngalap elmu

120



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

anu sajati yakni ajaran Islam. Sing saha anak incu kaula isuk jaganing geto hirup jeung
huripna ingkar tina papagon kaula mangka moal jamuga hirupna. Mangan karana halal,
pake karana suci, ucap lampah sabenere.

Papagon tersebut tergambarkan dalam nama kata Panjalu. Adapun Papagon
tersebut adalah:

P: Papagon

A: Agama

N: Nagara

J: Jadikeun

A: Amalan

L: Lahir Batin

U: Ulah Salah

(Dokumen Pribadi R. Edi Cakradinata)

Dari uraian diatas nyangku bukanlah suatu adat ritual yang dicontohkan oleh
Prabu Borosngora, tapi nyangku adalah inisiatif untuk menghormati leluhur warga
Panjalu yaitu Prabu Borosngora. Pada upacara kebudayaan nyangku, disatukan dua adat
kepercayaan yang berbeda, yaitu kepercayaan Hindu dan kepercayaan Islam, karena saat
itu di daerah Panjalu sendiri masih kental akan adat budaya agama Hindu. Meskipun pada
saat ini hal-hal tersebut sudah tidak ada, yaitu dilarangnya masyarakat membawa air
bekas pemandian benda-benda pusaka karena bisa menimbulkan syirik.

Seperti yang telah diungkapkan diatas, bahwa nyangku adalah upacara
pembersihan benda-benda pusaka peninggalan sesepuh Panjalu. Dalam satu sisi, upacara
ini masih mempercayai hal-hal yang berbau dinamisme yaitu dengan menyucikan benda-
benda leluhur mereka yang telah wafat. Dengan ini mereka akan selalu mengingat dan
mengenang jasa-jasa leluhur mereka dan mereka mempercayai bahwa kehidupan
mereka akan selalu menjadi lebih baik meskipun leluhur mereka adalah pemeluk dan
penyebar Agama Islam. Namun dalam sisi lain, bahwa nyangku adalah bentuk perayaan
Maulid Nabi dan banyak menggunakan shalawat-shalawat Nabi Muhammad sebagai
bacaannya sebagai bukti memuji keagungan Nabi Muhammad SAW.

G. Kesenian Tradisional Gembyungan
Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (2005:1037) seni adalah kecil dan halus;

tipis dan halus; keahlian yang membuat karya yang bermutu (dilihat dari segi

121



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

kehalusannya, keindahannya, dan lain-lain); karya yang diciptakan dengan keahlian luar
biasa, seperti tari, lukisan, ukiran.

Kesenian adalah suatu peristiwa sosial yang mempunyai tenaga kuat sebagai
sarana kontribusi antara seniman dan penghayatannya ia dapat mengingatnya,
menyarankan, mendidik, dan berpesan kepada masyarakat. Kamus Besar Bahasa
Indonesia, (2008:1036). Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, tradisional (2005:1208)
adalah sikap dan cara berpikir serta bertindak yang selalu berpegang teguh pada norma
dan adat kebiasaan yang ada secara turun-temurun.

Dari uraian diatas dapat disimpulkan bahwa kesenian tradisional adalah kesenian
yang masih berpegang teguh kepada norma atau adat. Kesenian tradisional juga
merupakan hasil atau cipta dari masyarakat itu sendiri dan mempunyai tujuan tertentu
baik itu merupakan sebuah hiburan ataupun sebagai sarana untuk suatu maksud dan
biasanya kesenian ini bersifat turun-temurun.

Seperti yang diungkapkan oleh Djuhara dalam Kencana (2013:15), bahwa:

Seni tradisi adalah salah satu seni rakyat yang dilakukan oleh masyarakat suatu
daerah yang dilakukan secara turun temurun. Hal ini menjelaskan bahwa suatu
kesenian disebut dengan seni tradisi ketika kesenian tersebut dimainkan oleh
masyarakat suatu daerah dan diturunkan terus menerus dari generasi ke generasi.

Kesenian gembyungan adalah kesenian yang terdapat di Desa Kertamandala
Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis. Kesenian ini menggunakan waditra gembyung
sebagai waditra utamanya. Gembyung merupakan sebutan warga Panjalu terhadap alat
musik terebang.

Adapun waditra-waditra yang terdapat didalam kesenian gembyungan ini ini
merupakan waditra yang mempunyai selaput kulit dan mempunyai bunyi dari getaran
selaput itu sendiri. Seperti menurut Supanggah (2002:19):

Kelompok alat musik selaput kulit adalah instrumen musik yang suaranya bersumber
dari getaran kulit yang dibentang pada suatu bingkai atau frame, (dari berbagai
macam bentuk dan bahan, biasanya kayu) dengan cara dipukul, baik dengan
menggunakan tangan telanjang maupun alat pemukul.

Menurut Sach dalam Supanggah (2002:19) ‘alat musik sejenis ini digolongkan
dalam membranofon.” Membranofon adalah kelompok alat musik yang sumber bunyinya

dari getaran selaput kulit yang dipasang pada bingkai kayu atau tabung. Seperti menurut

122



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

Sugardiman, ‘Membranofon adalah golongan alat musik yang sumber bunyinya berupa
membran atau selaput kulit yang dipasang pada sebuah kotak atau tabung. Bunyi pada
alat ini ditimbulkan oleh getaran kulit yang dipukul.’

Kesenian ini biasa disajikan di upacara-upacara kebudayaan masyarakat,
khususnya yang bersifat Islami, seperti diungkapkan Rosidi dalam Jaya (2010:19) bahwa:
“ Gembyung adalah seni pertunjukan yang menggunakan terebang besar dimainkan
untuk memeriahkan upacara Maulid Nabi Muhammad SAW maupun untuk keperluan
lain”. Hal ini diperkuat oleh Supanggah (2002:20) “Kesenian yang mayoritas
mengguanakan alat musik selaput kulit ini sering dan sangat erat diasosiasikan dengan
dunia Islam dan atau keprajuritan atau kemiliteran India Belanda”. Dari pernyataan-
pernyataan tadi dapat ditarik kesimpulan bahwa kesenian gembyungan identik dengan
perayaan-perayaan atau upacara-upacara keagamaan khususnya Agama Islam.

C. METODE PENELITIAN

Penelitian ini dilakukan untuk dapat mengungkapkan tentang riwayat
terbentuknya grup seni gembyungan yang dipertunjukan dalam upacara nyangku dan
proses pertunjukan seni gembyungan pada upacara nyangku yang berlokasi di Desa
Kertamandala Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis dan Desa Panjalu Kecamatan Panjalu
Kabupaten Ciamis. Desa ini merupakan tempat tinggal para seniman gembyungan dan
pimpinan dari kesenian gembyungan.

Objek penelitian ini yakni Kesenian gembyungan, dan subjek penelitian ini yakni
pemain kesenian gembyungan dalam upacara nyangku yang berjumlah 11 orang dan tokoh-

tokoh adat upacara nyangku itu sendiri.

Metode yang digunakan adalah metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif.
Maksudnya peneliti ingin mengkaji data-data tentang kesenian gembyungan pada
upacara nyangku di Desa Panjalu Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis, kemudian
mendeskrpsikannya dalam bentuk tulisan.

Adapun prosedur pelaksanaannya adalah sebagai berikut:

1. Persiapan
2. Pelaksanaan Penelitian
3. Penyusunan Laporan Kegiatan

D. HASIL DAN PEMBAHASAN

123



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

Seperti yang sudah dipaparkan diatas bahwa kesenian gembyungan ini
merupakan kesenian yang berasal dari Cirebon. Asal mula berkembangnya kesenian ini
di daerah Panjalu yaitu pada masa para wali menyebarkan agama Islam. Penyebaran
agama Islam ini dilakukan oleh Syarif Hidayatullah atau Sunan Gunung Jati yang
merupakan walisongo yang berasal dari Cirebon. Usia kesenian gembyungan ini di daerah
panjalu sudah sangat lama, bahkan Udi mengatakan bahwa kesenian ini lebih tua
keberadaannya dibanding dengan upacara nyangku itu sendiri. (wawancara 3 Maret
2021).

Proses pewarisan nayaga pada grup kesenian gembyungan Desa Kertamandala ini
dilakukan apabila para nayaganya sudah berusaia sangat lanjut atau sudah tidak
menyangggupi bermain gembyungan karena sesuatu alasan. Oleh karena itu para nayaga
dalam grup ini sebagian adalah orang-orang yang sudah berusai lanjut. Kecuali nayaga
yang baru masuk grup kesenian gembyungan ini.

Proses pewarisan grup kesenian gembyungan ini dilakukan secara turun-
temurun. Untuk para nayaganya, grup kesenian ini mewariskan kepada putranya, apabila
putranya tidak menyanggupi, para nayaga menawarkannya kepada adik kandung atau
adik ipar atau keponakannya, apabila masih tidak ada yang menyanggupi, maka bisa
ditawarkan kepada saudaranya yang lain. Orang yang pertama kali memimpin kesenian
gembyungan ini masih belum jelas. Abah Udi hanya mengetahui tiga generasi pimpinan
yang sebelumnya. Menurut Abah Udi, pada sekitar tahun 1860 sampai dengan tahun
1900 kesenian ini dipimpin oleh Wiarta, nama anggotanya tidak diketahui. Kemudian
pada sekitar tahun 1900 kesenian ini dipimpin oleh Sanhawi, Sanhawi memimpin
kesenian gembyungan ini sampai sekitar tahun 1930. Anggotanya pun tidak diketahui.
Kemudian setelah itu kepemimpinan grup ini diserahkan kepada Sahuri, Sahuri
memimpin kesenian gembyungan ini dari sekitar tahun 1930 sampai tahun 1950.
Anggota yang diketahui hanya Sukardi, Surya, Ja’i dan Udi. Baru setelah itu, pada tahun
1950 sampai sekarang, abah Udi menjadi pimpinan kesenian ini. Dengan anggota
sebanyak 11 orang, dan 3 pemain sebagai cadangannya, mereka adalah Usup Supriyadi,
Jana, Nana, Emong, Eman, Amuh, Uu Uma, Ondj, Oyo, dan Nono.

Berikut foto dari para nayaga gembyungan yang mengiringi upacara nyangku:

124



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

Foto 4.1

Para pemain grup gembyungan Desa Kertamandala.
Keterangan foto:
Atas dari kiri ke kanan: Udi, Usup Supriyadi, Jana, Nana, Emong, Eman.
Bawah dari kiri ke kanan: Amuh, Uu Uma, Ondi, Oyo, Nono.

Instrumen gembyung yang digunakan dalam kesenian gembyungan di Desa
Kertamandala terdiri dari 5 buah gembyung indung, 1 buah gembyung tojo, 1 buah
gembyung kempyang, lbuah jidor dan 1 buah dog-dog. Gembyung tojo merupakan
instrumen kesenian gembyungan yang paling kecil, sedangkan gembyung kempyang
adalah instrumen kesenian gembyungan yang ukurannya sedang, sedangkan gembyung
indung merupakan instrumen kesenian gembyungan yang paling besar, dan jidor
merupakan instrumen semacam dog-dog namun ukurannya lebih besar.

Adapun proses pertunjukan grup kesenian gembyungan pada upacara nyangku
di desa Panjalu kecamatan Panjalu kabupaten Ciamis yaitu satu bulan sebelum upacara
nyangku dimulai, para nayaga kesenian gembyungan khususnya pimpinan gembyungan
terlebih dahulu melakukan puasa sunat untuk menyucikan diri sebelum berkesenian
gembyungan yang digunakan dalam upacara nyangku. Kemudian pada malam hari
sebelum upacara nyangku, mereka menggelar pentas malam hari di Bumi Alit dengan
membawakan beberapa solawat. Keesokan harinya nayaga kesenian gembyungan
berada di paling depan barisan arak-arak benda pusaka. Mereka terus melantunkan
solawat dan memainkan waditra gembyungan sepanjang arak-arakan. Pada proses
pemandian benda pusaka mereka mengiringinya dengan solawat sampai dengan proses

pemandian selesai. Kemudian pada keesokan harinya, kesenian ini pun mengiringi

125



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

proses pemandian benda-benda pusaka yang pada hari kemarin tidak diikutsertakan
dalam proses pemandian. Proses pemandian tidak diarak kembali dan dilaksanakan
hanya di bumi alit. Kemudian di akhir sajiannya, yaitu berupa pembacaan doa oleh

pimpinan kesenian gembyungan yaitu Abah Udi.

Foto 4.2
Kesenian gembyungan pada saat upacara nyangku

E. KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian terhadap Kesenian Gembyungan pada Upacara
Nyangku di Desa Panjalu Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis yang telah peneliti
uraikan pada pokok bahasan sebelumnya, maka dapat disimpulkan bahwa Nyangku
merupakan upacara pembersihan benda-benda pusaka peninggalan leluhur Panjalu.
Tujuan dari upacara nyangku ini yaitu untuk menghormati perjuangan para leluhur
mereka yang sudah membantu menyebarkan Agama Islam. Nyangku diadakan setiap satu
tahun sekali, yaitu pada Bulan Mulud. Bulan Mulud dipilih karena pada bulan ini
merupakan bulan kelahiran Nabi Muhammad SAW. Kecintaan masyarakat Panjalu
kepada Nabi Muhammad diperlihatkan mereka dengan menggelar upacara nyangku pada
bulan kelahiran Nabi Besar umat Islam ini. Selain itu upacara nyangku merupakan
peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW. Salah satu kesenian yang selalu dilibatkan
dalam upacara nyangku adalah kesenian gembyungan. Kesenian gembyungan dijadikan
kesenian inti dalam upacara nyangku pada saat itu karena kesenian gembyungan

merupakan media penyebaran agama Islam di daerah Panjalu. Sama hal nya dengan

126



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

kesenian gembyungan, grup Kesenian gembyungan desa Kertamandala terbentuk karena
usaha penyebaran agama Islam di daerah Panjalu, mengingat pada saat itu di daerah
Panjalu agama Islam masih menjadi agama yang minoritas. Selain itu kesenian ini
terbentuk karena kepentingan dalam upacara nyangku. Kesenian gembyungan
merupakan salah satu unsur penting dalam upacara nyangku karena kesenian
gembyungan penambah nilai kekhusyukan dari upacara nyangku tersebut dan
menandakan bahwa nyangku merupakan upacara yang kental dengan syiar Islam.
Kesenian gembyungan dan upacara nyangku ini merupakan satu kesatuan yang tidak bisa
dipisahkan karena mempunyai keterikatan yang kuat satu sama lain. Kesenian
gembyungan merupakan kesenian yang bernafaskan tentang agama Islam, dapat dilihat
dari syair-syair yang diambil dari kitab Al Barjanzi, sedangkan upacara nyangku
merupakan prosesi pembersihan benda-benda pusaka peninggalan leluhur Panjalu yang
beragama Islam, dan benda-benda pusaka tersebut merupakan alat/benda yang
digunakan dalam penyebaran agama Islam di daerah Panjalu dan sekitarnya.

Sebagian besar pemain gembyungan di grup Kkesenian gembyungan desa
Kertamandala merupakan keturunan Prabu Hariang Kancana. Namun, sistem pewarisan
grup kesenian gembyungan ini mulai berubah sesuai perubahan jaman, yaitu tidak
memaksakan lagi keturunan Prabu Hariang Kancana yang harus memainkan kesenian ini.

Grup gembyungan dari desa Kertamandala ini masih mempunyai proses sajian
baku yang tetap dipertahankan. Proses pertunjukannya tidak terlepas dari tata cara yang
sudah leluhur mereka contohkan. Misalnya pada saat-saat tertentu harus dilantunkannya
lagu tertentu, ini dilakukan karena mereka mempunyai tujuan atau makna tersendiri.

F. DAFTAR PUSTAKA
Aley, Ririe. (2010) Pintar Olah Vokal. Jogjakarta.:Flashbook

Departemen Pendidikan Nasional. (2008) Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: PT.

Gramedia Pustaka.

Jaya, Indra. (2011). Kesenian gembyung Pada Acara khitanan di Kampung Karoya Desa
Sanding Taman Kecamatan Panjalu Kabupaten Ciamis. Skripsi Sarjana pada FPBS UPI:
tidak diterbitkan.

Karwati, Uus. (2011). Pengetahuan Dasar Karawitan. Bandung: UPI

127



UNIEDU: Universal Journal of Educational Research
p-ISSN 2721-2424 Vol 02 (03) Desember, 2021, 114-128
e-ISSN 2721-9151

Koentjaraningrat. (2005). Pengantar Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta

Indahsari, Egi Galih. (2003). Karawitan dalam Pertunjukan Surak Ibra di Desa Cinunuk
Kecamatan Banyuresmi Kabupaten Garut. Skripsi Sarjana pada STSI: tidak diterbitkan

Kasmahidayat, Yuliawan. (2010). Agama dalam Tranformasi Budaya Nusantara.Bandung:

CV Bintang Wirli Artika

Rohyati, Cicin. (2011). Penyajian Kesenian Terebang Lima Pada Acara Syukuran Tujuh
Hari Kelahiran Bayi di Kampung Babakansari Desa Ciganjeng  Kecamatan Padaherang.

Skripsi Sarjana pada FPBS UPI: tidak diterbitkan
Rusliana, Iyus. (2002). Wayang Wong Priangan. Jakarta:Kiblat

Soegiyono. (2008). Metode Penelitian Pendidikan. Bandung: Anggota Ikatan Penerbitan
Indonesia (IKAPI)

Soepandi, Atik. (1979). Khasanah Kesenian Jawa Barat. Bandung: Laboratorium Kesenian.

Soepandi, Atik. (1985). Kakawihan Barudak Nyanyian Anak-anak Sunda.
STSIBandung:Depdikbud.

Sukardja, Djadja. (2001). Sejarah Panjalu. Ciamis: Djadja Sukardja.

128



